**Д. А. ЯРОШЕВИЧ**

Брест, БрГТУ

Научный руководитель – **В.Н. Варич,** кандидат философских наук, доцент, доцент кафедры гуманитарных наук

 **«НОВЫЙ АСКЕТИЗМ» И НОВАЯ КУЛЬТУРА МЫШЛЕНИЯ В РЕШЕНИИ ГЛОБАЛЬНЫХ ПРОБЛЕМ СОВРЕМЕННОГО МИРА**

Глобальные проблемы современности и в особенности нарастание экологической проблемы поставили перед человечеством задачу, заключающуюся в поиске безопасных путей развития и, прежде всего, в изменении отношения к природе.

Глобальными проблемами современного мира занимаются как на национальном, так и на международном уровне. Одним из ведущих международных исследовательских центров является Римский клуб, который поспособствовал проведению всеобъемлющих исследований и построению глобальных моделей развития отрицательных тенденций в отношении между человечеством и окружающей его средой. Среди важнейших проектов и моделей можно выделить: модель «Мир-2» Д. Форрестера (1971 г.), модель «Мир-3» Д. Медоуза (1978 г.), проект «Стратегия выживания» М. Месаровича и Э. Пестеля и др. Данные авторы основываются в своих исследованиях на том, что основополагающей причиной экологической проблемы выступает научно-технический прогресс, который ориентирован на рост потребления. Исходя из этого, человечество обязано предпринять меры, которые ограничат технико-экономическое развитие, вплоть до нулевого прироста валового мирового богатства. Однако такие меры неприемлемы для развивающихся стран, так как снижение или полное прекращение технико-экономического развития приведет к усилению голода и бедности, а значит, и к развитию социальных катаклизмов.

В исследованиях Римского клуба четко выражен конкретно-научный социологический и демографический подходы, которые являются достаточно важными. Ведь если человечество не предпримет каких-либо конкретных мер, то глобальные проблемы останутся нерешенными и человечество не сможет выйти из наступившего кризиса.

Для решения глобальных проблем современности нужна какая-то общая идея, в качестве которой может выступать «философия преодоления кризиса». Поэтому философы также изучают вопрос о важности изменения пути развития современного мира. Большинство из них хотя и придерживается разных мировоззренческих ориентаций, но сходится во мнении на том, что глобальные проблемы современности представляют собой не только экономические, политические или научные, но и проблемы духовно-нравственные. И решение этих проблем возможно лишь посредством внутреннего преображения и переориентации каждого человека с мирских ценностей на ценности духовные. То есть речь идет об изменениях социальных и нравственных установок личности и общества.

Духовно-нравственной основой возникновения глобальных проблем современности в данном контексте выступает широкое распространение идеологии потребительства. Так, нынешнее производство создало материальные предпосылки для удовлетворения потребностей человечества и в какой-то степени освободило его от «тирании плотского начала», зависимости от тех или иных вещей. Однако, по мере того, как постепенно исчезла рабская зависимость от необходимости «тратить основное время на добывание хлеба насущного», зависимость современного человека от многообразия благ растет во всё большей степени. А каждое удовлетворение определённой потребности человека рождает у него новую потребность. Следовательно, человек попадает в бесконечный и неисчерпаемый круг.

Распространение идеологии потребительства наносит огромный ущерб духовному миру личности и ограничивает его развитие, так как в сознании человечества укрепляется заблуждение о том, что целью его жизнедеятельности является производство благ и их потребление. По мнению известного современного французского философа Ж. Бодрийяра человеческий род подвергается риску, который в большей степени связан не с нехваткой, вызванной истощением природных ресурсов, грабительским отношением к окружающей среде и т. д., а с так называемыми «излишествами» [1].

Решение этой проблемы многими мыслителями видится в принятии идеологии «нового аскетизма». Аскетизм включает в себя понятие «аскетический этос», который предусматривает духовные практики, помогающие понять что все, что человеком воспринимается как данность, на самом деле является даром Божьим, предоставленным не только для удовлетворения личных потребностей, но и для того, чтобы разделять его с другими. Аскетический этос – это стремление и дисциплинированные усилия, направленные на защиту даров природы и сохранение ее невредимой. Это борьба за самоограничение и самоконтроль, что является выражением любви ко всему человечеству. Только такая любовь способна уберечь человечество от расточительства и упадка [2].

Религиозная философия видит принятие идеологии «нового аскетизма» как основу, которая должна послужить переориентации людей с мирских ценностей на духовные, среди которых доминирует идея надобности восстановления связи человека с Богом. Широкое описание такого подхода к решению глобальных проблем современности можно найти также и у многих религиозных русских философов (Н. А. Бердяев, С. Н. Булгаков и др.).

Значительную роль в решении глобальных проблем современности должна также сыграть новая культура мышления – экологическая. В связи с этим, императивом современного человека, а также лозунгом современности должно выступать следующее выражение: «мыслить глобально, действовать локально». Познание мира и сохранение окружающей среды для современного человечества должно являться интеллектуальной и жизненной необходимостью. Так, через институт семьи или школьное образование важно привить каждому человеку с раннего возраста основы экологической культуры, бережного отношения к окружающей среде, ко всему живому и к человеку. Государство же обязано всеми силами этому способствовать, например, через законодательные акты, СМИ, образовательные программы и т. д. [1]. Известный польский философ и футуролог С. Лем наиболее убедительно говорит по этому поводу: «Всякую угрозу для цивилизации можно свести либо к неумению овладеть общественными силами, либо к неумению овладеть силами Природы. В обоих случаях речь идет, таким образом, об одном и том же типе источника угрозы: этим источником служит невежество – незнание законов развития, будь то общественного, будь то естественного, природного. Наилучшим средством против невежества служит новое знание, причем следует обратить особое внимание на изменения в привычном порядке вещей: в предыстории практика, естественно, опережала теорию, ныне же теория обязана провидеть пути практики, ибо за всякое невежество, проявленное сейчас, человечеству придется дорого заплатить потом» [3, с. 9-10].

Таким образом, если мы хотим «усмирить» техническую революцию и создать достойную основу для будущего поколения, то необходимо в первую очередь принять меры, которые поспособствуют изменению мышления и духовного мира самого человека.

 **Список использованной литературы**

1. Волкова, Т. И. Философские основания глобальных проблем современного общества: учеб. пособие [Электронный ресурс] / Т. И. Волкова. – Челябинск: Изд-во ЧелГМА, 2008. – 44 с. – Режим доступа: https://www.elibrary.ru/download/elibrary\_22983026\_38993966.pdf. – Дата доступа: 28.10.2020.
2. Мельничук, В. В. Осмысление глобальных экологических проблем в православном вероучении: философско-религиоведческий анализ [Электронный ресурс] / В. В. Мельничук // [Гилея:](https://elibrary.ru/contents.asp?id=34190842) научный вестник. – 2016. – № 109 (6). – С. 218–222. – Режим доступа: https://elibrary.ru/contents.
asp?id=34336723. – Дата доступа: 30.10.2020.
3. Лем, С. Сумма технологии [Электронный ресурс] / С. Лем. – М. : АСТ ; СПб. : Terra Fantastica, 2002. – 586 с. – Режим доступа: <https://scisne.net/ax/d1/1/a1781/Stanislav_Lem_-_Summa_tehnologii.pdf>. – Дата доступа: 27.09.2020.